
 

Academie Kloster Eberbach – Werte in Wirtschaft und Gesellschaft e.V., Kloster Eberbach, 65346 Eltville 
POST-ANSCHRIFT  Siegfriedring 10, 65189 Wiesbaden   TEL +49 (0) 160 – 95 81 20 80   MAIL info@kloster-academie.de   
WEB www.kloster-academie.de   BANK Deutsche Bank Wiesbaden   IBAN DE60 5107 0021 0400 1590 00 
VORSTAND Marcus M. Lübbering (Vors.), Edgar Salzmann (Stv. Vors.), Thomas Köhler (Schatzmeister), Susanne Modrow (Schriftführerin), 
Christine Bösel, Klaus Hamburger, Dr. Beate Martens-Düring, Thomas Zimmermann   VEREINSREGISTER Nr. 4227 

Marcus M. Lübbering  

 

Impuls zur Meditations-Woche vom 9. bis 15. Februar 2026 

Zitat:   

„Wo sind die Lagerfeuer, um die wir uns versammeln, wo Gemeinschaft entstehen kann?“ 

 

Impuls:  

Diese Frage stellte nicht ein irgendein Romantiker, sondern Sabine Frank, Director 

Government Affairs and Public Policy bei Google für die DACH-Region, in einer virtuellen 

Veranstaltung der Ludwig-Erhard-Stiftung vor einigen Tagen zum Thema „KI, Daten und 

Regulierung aus wirtschaftspolitischer Perspektive“. Darin ging es natürlich in erster Linie 

darum, was technisch möglich und machbar ist, aber auch darum, was vertretbar und 

möglicherweise gefährlich ist. Es spielte auch der typisch europäische, insbesondere deutsche 

Reflex eine Rolle, Risiken schon zu regulieren, bevor die Technik überhaupt da ist - aus meiner 

Sicht eine „mentale Innovationsbremse“, die der Neugier des Menschen widerspricht, immer 

Neues zu lernen und zu entwickeln. Erst Innovation mache (auch) die Nachhaltigkeit effizient, 

so die Referentin.  

 

Eine Intervention dahingehend, ob der zunehmende Einsatz von KI nicht auch zu einer weiteren 

Vereinsamung der Menschen führe, beantwortete sie mit einer Gegenfrage, die eingangs zitiert 

wurde, nämlich wo denn sonst noch Räume wären, die Gemeinschaft schaffen. Es klang wie 

eine Aufforderung, mehr eben solcher „Lagerfeuer“ zu schaffen. - Das Bild des Lagerfeuers, 

das sie dabei bemühte, gefällt mir gut, habe ich in meiner Jugend doch viel an Lagerfeuern 

gesessen, dabei gesungen, erzählt, den Sternenhimmel betrachtet und (Nacht-)Wache gehalten. 

So etwas schafft tatsächlich Gemeinschaft, und viel davon ist mir bis heute erhalten geblieben. 

- Heute suche ich diese Gemeinschaft regelmäßig in der Meditation. Auch das schafft tiefe 

Verbindungen, Gemeinsamkeiten und auch Freundschaften, für die ich dankbar bin. Ja, das 

Schweigen verbindet uns Menschen auf eine besondere Art und Weise, weil es alles umfasst - 

letztlich sogar den Lärm des Alltags, seine Höhen und Tiefen, unser ganzes Leben. „Stille ist 

nicht die Abwesenheit von allem, sondern die Anwesenheit von allem“, so hieß es dieser Tage 

in dem Büchlein „Seelenfutter“ von Jan Frerichs. Wenn wir bereit sind, mit einer Offenheit in 

die Meditation zu gehen, die das Menschliche transzendiert, können wir kaum tiefer gehen. 

Und wenn wir dann auch noch in Gemeinschaft meditieren, werden wir beschenkt nicht nur mit 

einer Erfahrung von erfüllter Innerlichkeit, sondern auch eines verbindenden Miteinanders. So 

war ich war der Referentin dankbar für den Aufruf, „Lagerfeuer“ zu schaffen, die gerade 

angesichts zunehmender Individualisierung – ja, auch Vereinsamung - noch wichtiger werden.  

 

Die Frage, wie eine Firma wie Google mithelfen kann, solche Räume zu schaffen, schien mir 

in dem Fachgespräch nicht angebracht. Es ist aber tatsächlich so, dass es nicht einmal großer 

(finanzieller) Unterstützung bedarf, damit solche Möglichkeiten entstehen. Wichtig ist, dass 

wir diese Räume überhaupt suchen. Es gibt ja tatsächlich eine zunehmende Anzahl von Firmen, 

die dem von Beschäftigten geäußerten Bedarf Raum geben, meist mit guten „Ergebnissen“.  

  

Überleitung in die Stille:  

Es braucht tatsächlich nicht viel für das „Lagerfeuer der Meditation“: Einen Raum, einen 

Verantwortlichen, der sich kümmert, sowie den Willen, selbst regelmäßig und dann auch 

einmal in der Woche gemeinschaftlich zu meditieren. Wir sollten die Wirkung des in der Stille 

entfachten Feuers nicht unterschätzen – für uns selbst und für unsere Gemeinschaften.  

Ma-ra-na-tha - komm, Herr…  


